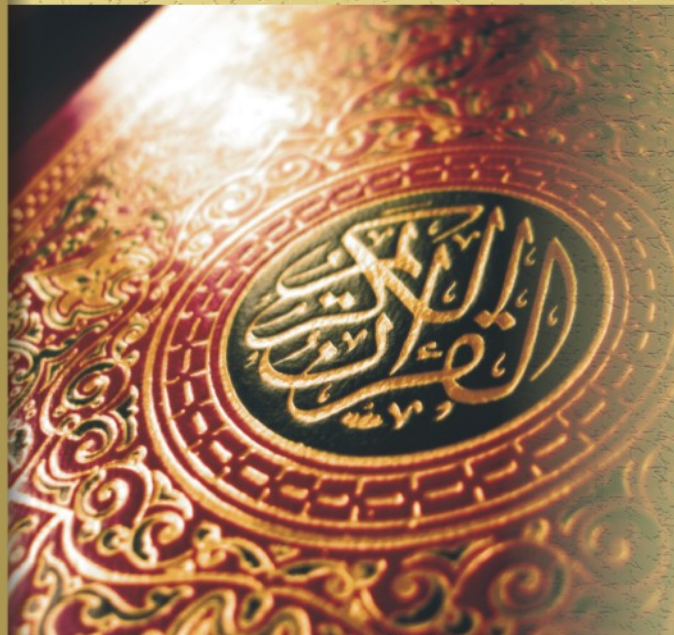


# خلاصہ مضمایں

# قرآن حکیم



اٹھار ہواں پارہ

انجمن خدا م القرآن سندھ کراچی

ایمیل: [info@quranacademy.com](mailto:info@quranacademy.com)

وےب سائٹ: [www.quranacademy.com](http://www.quranacademy.com)

## خلاصہ مضمومین قرآن

### اٹھارہواں پارہ

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ ﴿١﴾ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿٢﴾  
قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿٣﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَوةِهِمْ خَائِسُونَ ﴿٤﴾

(المؤمنون: آتا ۲)

### سورة مومنوں

مومنوں کی ظاہری و باطنی صفات کا بیان

اس سورہ مبارکہ کی ابتدائی گیارہ آیات میں مومنوں کی ظاہری صفات اور آیات ۷۵ تا ۲۱ میں ان کی باطنی کیفیات بیان کی گئی ہیں۔

☆ آیات کا تجزیہ:

|                                       |                   |
|---------------------------------------|-------------------|
| تعمیر سیرت کے لیے بنیادی صفات کا بیان | - آیات ۱۱ تا ۱۱   |
| تخلیق اور حیاتِ انسانی کے مرحلے       | - آیات ۱۲ تا ۱۲   |
| اللہ تعالیٰ کی شانِ ربوبیت            | - آیات ۱۷ تا ۲۲   |
| رسولوں کی قوموں کے ساتھ کشمکش         | - آیات ۲۳ تا ۲۷   |
| اللہ کی عظیم قدرتوں کا بیان           | - آیات ۷۸ تا ۹۲   |
| عافیت مانگنے کی دعائیں                | - آیات ۹۳ تا ۹۸   |
| نافرمانوں کا برانجام                  | - آیات ۹۹ تا ۱۱۲  |
| بادشاہِ حقیقی کی عظمت کا بیان         | - آیات ۱۱۵ تا ۱۱۸ |

آیات اتا ۱۱

تعمیر سیرت کے لیے بنیادی صفات

ان آیات میں بندرہ مومن کی تعمیر سیرت کے لیے سات بنیادی صفات بیان کی گئی ہیں:

- نمازوں میں خشوع و خصوصی کا اہتمام یعنی پوری توجہ اور اظہار عاجزی کے ساتھ نماز ادا کرنا۔
- ii- بے مقصد اور لا یعنی سرگرمیوں سے دور رہنا۔
- iii- خود احساسی یعنی گناہوں کو ترک کرنا اور نیکیوں میں آگے بڑھنا۔
- iv- جنسی بے راہ روی سے بچنا اور عصمت و عفت کی حفاظت کرنا۔
- v- امانتوں کی پاسداری کرنا۔
- vi- وعدوں کو پور کرنا۔
- vii- نمازوں کی حفاظت کرنا یعنی انہیں پابندی وقت کے ساتھ مسجد میں باجماعت ادا کرنا اور ان کے تمام آداب و مسائل کا لحاظ رکھنا۔

مذکورہ بالا صفات کے حامل مونموں کو کامیابی اور جنت الفردوس میں داخل ہونے کی بشارت دی گئی۔

## آیات ۱۲ تا ۱۶

### تخلیق اور حیاتِ انسانی کے مراحل

یہ آیات واضح کر رہی ہیں کہ بچے ماں کے وجود میں کن مراحل سے گزر کر تکمیل پاتا ہے؟ اللہ سب سے پہلے مٹی کے گارے کے جو ہر کو نطفہ بنادیتا ہے۔ پھر نطفہ کو جمع ہوئے خون میں تبدیل فرماتا ہے۔ پھر جمع ہوئے خون کو بوٹی کی صورت عطا کرتا ہے۔ پھر اس بوٹی کو ہڈی میں ڈھال دیتا ہے۔ اب ہڈی پر گوشت چڑھاتا ہے۔ اس سب کے بعد تیار شدہ جسم انسانی میں روح ڈال کر انسان کی تخلیق کو مکمل کر دیتا ہے۔ بلاشبہ اللہ بہترین خالق ہے۔ انسان اپنی حیات کا پہلا مرحلہ گزار کر دنیا میں فنا ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد اللہ اُسے روزِ قیامت زندہ فرمایا کر حیات کے دوسرے مرحلے سے گزارے گا۔

یہ آیات اس حقیقت کا یہن شہوت ہیں کہ قرآن حکیم اللہ کا کلام ہے۔ کسی انسان کے لیے ممکن نہ تھا کہ وہ آج سے چودہ سو سال قبل جان سکتا کہ ماں کے وجود میں بچے کن مراحل تخلیق سے گزر کر مکمل ہوتا ہے۔ اللہ ہی ہر شے کا عالم رکھتا ہے اور اُسی نے تخلیق کے ان مراحل کو قرآن مجید میں واضح کیا

ہے جنہیں آج انسان سمجھنے کے قابل ہوا ہے۔ بلاشبہ اللہ اور اُس کا کلام دونوں ہی عظیم ہیں۔

### آیات ۷۱ تا ۷۲

#### اللہ کی شانِ رزاقیت

اللہ کی شانِ تخلیق واضح کرنے کے بعد اب ان آیات میں اللہ کی شانِ رزاقیت بیان کی جا رہی ہے۔ اللہ مخلوقات کی پیاس کی تسلیم کے لیے پانی برساتا ہے۔ اس پانی کے ذریعہ بھروس، انگروں اور زیتون کے باغات پیدا فرماتا ہے۔ ان نعمتوں کو انسان کھاتے ہیں، ان سے رس کشید کرتے ہیں اور وغیرہ زیتون کو شوربہ کے طور بھی استعمال کرتے ہیں۔ زمین سے اگنے والی نباتات ہی سے مویشی بھی پروش پاتے ہیں جن کا گوشت انسان کھاتے ہیں، جن کے دودھ سے استفادہ کرتے ہیں، جن پر سواری کرتے ہیں اور ان کی کھالوں، چربی اور ہڈیوں سے بھی کئی فوائد حاصل کرتے ہیں۔ بلاشبہ اللہ کی نعمتوں کا شمارنا ممکن ہے۔

### آیات ۷۳ تا ۷۶

#### حضرت نوحؑ کی دعوت اور قوم کا جواب

ان آیات میں حضرت نوحؑ کی قوم کے ساتھ کشمکش کا ذکر ہے۔ حضرت نوحؑ نے قوم کو واللہ کی بندگی کی دعوت دی۔ قوم کے سرداروں نے اعتراض کیا کہ حضرت نوحؑ مھض ایک انسان ہیں اور ایک انسان کیونکر اللہ کا رسول ہو سکتا ہے؟ اللہ کا رسول تو کسی فرشتے کو ہونا چاہیے۔ انہوں نے حضرت نوحؑ کو مجنون قرار دینے کی گستاخی کی اور پوری قوم کو ان کی پیروی کرنے سے روکا۔ طویل عرصہ تک سردار ان قوم کی یہ گستاخی جاری رہیں۔ آخر کار حضرت نوحؑ نے اللہ کی بارگاہ میں مدد کی درخواست کی۔

### آیت ۷۷ تا ۳۰

#### حضرت نوحؑ اور اہلِ ایمان پر اللہ کی رحمت

یہ آیات حضرت نوحؑ کی مدد کے لیے دعا کی قبولیت کا حال بیان کر رہی ہیں۔ ان کی دعا کے جواب میں اللہ نے انہیں ایک کشتی بنانے اور اُس میں تمام اہلِ ایمان کے ساتھ دیگر مخلوقات کا ایک ایک

جوڑ اسوار کرنے کا حکم دیا۔ آخر کار ایک طوفان آیا جس سے تمام کافر ہلاک ہو گئے اور صرف کشتی میں سوار اہل ایمان محفوظ رہے۔ سلامت رہنے والوں کو اللہ نے تلقین کی کہ وہ اپنی سلامتی پر اللہ کا شکر ادا کریں اور اُس سے دعا کریں کہ اللہ انہیں کشتی سے اتارنے کے بعد انہی بے شمار نعمتوں اور برکات سے فیض یاب فرمائے۔ بلاشبہ اس پورے واقعہ میں ہمارے لیے ایک سبق آموزی ہے۔ اللہ ہمیں ہر حال میں حق پر قائم رہنے اور حق کا ساتھ دینے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

### آیات ۳۹ تا ۴۱

تاریخ دہرائی جاتی ہے

حضرت نوحؐ کے بعد ان آیات میں اب ایک اور رسول کا ذکر ہے۔ اُن کے ساتھ بھی قوم نے وہی رویہ اختیار کیا جیسا قوم نوحؐ نے اختیار کیا تھا۔ رسولؐ نے اللہ کی بندگی کی دعوت دی۔ جواب میں سرداروں نے رسول کی بشریت اور بشری تقاضوں پر اعتراض کیا۔ رسولؐ پر جھوٹا ہونے کا بہتان لگایا اور بڑی شدت سے مرنے کے بعد دوبارہ جی اٹھنے کی حقیقت کی نظریہ کی۔ طویل عرصہ کی کشمکش کے بعد رسولؐ نے اللہ سے مدد کرنے کی ایجاد کی۔

### آیات ۴۰ تا ۴۱

ظالموں کا برانجام

ان آیات میں اللہ کی طرف سے رسولؐ کی ایجاد کا جواب مذکور ہے۔ اللہ نے فرمایا کہ عقریب ظالموں پر عذاب آنے والا ہے۔ ایک زور دار زلزلہ نے انہیں برباد کر دیا۔ بعض مفسرین کی رائے ہے کہ یہ قومِ ثمود کے انجام کا ذکر ہے کیونکہ اس قوم کو اللہ نے زلزلہ سے ہلاک کیا تھا۔ اُن کی طرف جو رسول بھیجے گئے وہ حضرت صالحؐ تھے۔

### آیات ۴۲ تا ۴۳

بھیڑ چال

یہ آیات آگاہ کر رہی ہیں کہ بعد میں آنے والی کئی قوموں نے بھی بھیڑ چال کی طرح وہی روشن اختیار کی جیسی روشن قوم نوحؐ اور قومِ ثمود کی تھی۔ ہر قوم کو معین وقت پر اپنی سرکشی کی سزا ملی۔ اللہ

نے انہیں ماضی کی عبر تناک داستانیں بنادیا۔ بلاشبہ ایمان نہ لانے والوں کے لیے نہ صرف تباہی بلکہ رہتی دنیا تک لعنت و پھٹکار ہے۔

آیات ۳۹ تا ۴۵

### آل فرعون کی بد بختی

آل فرعون کی طرف اللہ نے حضرت موسیٰؑ اور حضرت ہارونؑ کو واضح نشانیوں کے ساتھ بھیجا۔ یہ آیات آل فرعون کی بد بختی کا نقشہ پیش کر رہی ہیں۔ انہوں نے تکبر کیا کہ حضرت موسیٰؑ اور حضرت ہارونؑ کا تعلق ہماری علام قوم سے ہے لہذا ہم ان کی بات کیوں مانیں؟ حالانکہ ان کے سامنے ایسے احکامات آچکے تھے جو ان کی ہدایت کے لیے کافی تھے۔ وہ بدنصیب اپنی سرکشی اور حساسی برتری کی وجہ سے ہدایت سے محروم رہے اور دنیا و آخرت کی بر بادی کا شکار ہوئے۔

آیت ۵۰

### حضرت مریم اور ابن مریم پر اللہ کا کرم

اس آیت میں اللہ نے حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ بن مریم کو اپنی قدرت کی نشانیاں قرار دیا۔ یہ نشانیاں اُس وقت ظاہر ہوئیں جب ایک ٹیلے پر حضرت مریم نے کنواری ہوتے ہوئے حضرت عیسیٰ کو مجزانہ طور پر جنم دیا۔ وہ ٹیلہ جہاں اللہ نے حضرت مریمؑ کی تقویت کے لیے صاف پانی کا چشمہ جاری کر دیا تھا۔ حضرت مریمؑ بغیر کسی مرد کے تعلق کے حضرت عیسیٰ کو جنم دے کر نشانی بن گئیں اور حضرت عیسیٰ بغیر والد کے ولادت پا کر اس اعزاز سے مشرف ہوئے۔

آیات ۵۱ تا ۵۳

### رزق حلال کا شر ..... اچھے اعمال کی توفیق

یہ آیات اُس اہم ہدایت کی یاد دلارہی ہیں جس کی اللہ نے اپنے رسولوں کو تلقین فرمائی۔ تمام رسولوں کو حکم دیا گیا کہ وہ پا کیزہ رزق کھائیں تاکہ اچھے اعمال کر سکیں۔ گویا حرام کمائی انسان کو نیکیوں سے محروم کر دیتی ہے۔ اس کے بعد اہل ایمان کو توجہ دلائی گئی کہ تمام رسول ایک امت یعنی با مقصد گروہ تھے اور تم بھی ان ہی کے ہم مقصد پیر و کار بن جاؤ۔ اس گروہ کا مقصد تھا اللہ کا

تقویٰ اختیار کرنا یعنی اُس کی نافرمانی اور بالخصوص حرام کمائی سے بچنا۔ البتہ افسوسناک صورت یہ ہے کہ انسانوں کی اکثریت اللہ کی جزوی اطاعت کرتی ہے اور اطاعت کے جس پہلو کو اختیار کرتی ہے اُسی پر مطمئن ہے۔ خود کو حق پر اور دوسروں کو گمراہ تصور کرتی ہے۔ اللہ ہمیں اپنی مکمل اطاعت کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۵۳ تا ۵۶

### غافلوں کے لیے وعید

ان آیات میں ایسے لوگوں کو خبردار کیا گیا جو حق کو قبول کرنے اور اُس کے مطابق عمل کرنے سے مسلسل پہلو تھی کر رہے ہیں۔ انہیں دنیا میں مال اور اولاد کی نعمتیں دی گئی ہیں جن میں مگن ہو کر یہ دعوتِ حق سے اعراض کر رہے ہیں۔ اُن کے لیے دنیا کی نعمتیں چار دن کی چاندنی کی طرح ہیں۔ پھر ان کے لیے مسلسل اندر ہیری رات یعنی ہمیشہ ہمیشہ کا عذاب ہے۔

## آیات ۵۷ تا ۶۱

### مومنوں کی باطنی کیفیات

سورہ مومنوں کی یہ آیات مومنوں کی باطنی کیفیات کا تذکرہ اس طرح کر رہی ہیں کہ:

- مومن ہر وقت اپنے رب کے خوف سے لرزائی و ترسائی رہتے ہیں۔
- ii- وہ اپنے رب کی آیات پر واقعی ایمان رکھتے ہیں۔
- iii- وہ اپنے رب کے ساتھ کسی کو شریک نہیں کرتے۔
- iv- وہ انتہائی رازداری کے ساتھ اللہ کی راہ میں صدقہ و خیرات کرتے ہیں۔
- v- نیکیاں کرنے کے باوجود ڈر تے رہتے ہیں کہ معلوم نہیں اُن کی نیکیاں بارگاہِ خداوندی میں قبول ہوں گی یا نہیں؟
- vi- وہ بھلائی کے ہر کام میں دوسروں سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

اللہ ہم سب کو یہ جذبات و کیفیات عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۶۲ تا ۶۳

انسانوں کی اکثریت کچھ اور ہی سرگرمیوں میں مصروف ہے  
یہ آیات انسانوں کی غفلت پر افسوس کا مضمون لیے ہوئے ہیں۔ اللہ نے قرآن کریم میں واضح  
کر دیا کہ بندے کن اعمال کے ذریعہ اُس کی رضا حاصل کر سکتے ہیں۔ یہ بھی بتا دیا کہ یہ اعمال  
بندوں کی استطاعت کے مطابق ہی مطلوب ہیں۔ پھر روز قیامت ہر انسان کو اپنے اعمال کی  
جو ابد ہی بھی کرنی ہے۔ اس کے باوجود بندوں کی اکثریت پر افسوس ہے کہ وہ مطلوبہ اعمال  
سے غافل ہو کر کچھ اور ہی سرگرمیوں میں لگی ہوئی ہے۔ اللہ ہمیں اس بذخی اور محرومی سے محفوظ  
فرمائے۔ آمین!

## آیات ۶۳ تا ۶۱

مشرکین مکہ پر عذاب کیوں آیا؟

ان آیات میں مشرکین مکہ کے اُن جرائم کا ذکر ہے جن کی وجہ سے وہ عذاب سے دوچار ہوئے:  
ا۔ نبی اکرم ﷺ جب اُن پر آیاتِ قرآنی کی تلاوت کرتے تو وہ اُن قدموں بھاگ  
کھڑے ہوتے۔

ب۔ وہ اللہ کے رسول ﷺ کی اس طرح توہین کرتے جیسے لوگ کسی قصہ گو سے تھارت آمیز  
سلوک کرتے ہیں۔

ج۔ انہیں اللہ کے کلام پر غور و فکر کی دعوت دی جاتی لیکن وہ اس دعوت کو ٹھکرایتے۔

د۔ وہ رسول اللہ ﷺ کے اعلیٰ کردار و اخلاق کا تجربہ کرنے کے باوجود ان کی رسالت کا انکار  
کر رہے تھے۔

پ۔ اس اعتراف کے باوجود کہ اللہ کے رسول ﷺ امانت، صداقت اور عدالت کا پیکر ہیں وہ  
آپ ﷺ کو مجنوں قرار دے رہے تھے۔

ز۔ اللہ کے رسول ﷺ اُن کے سامنے حق پیش فرمائے تھے اور انہیں دنیا و آخرت کے حوالے  
سے اصل حقائق کی یاد دہانی کرائے تھے لیکن وہ اس سب سے اعراض کر رہے تھے۔

مذکورہ بالا جرائم کی وجہ سے جب مشرکین مکہ پر عذاب آیا تو پھر فریادیں کرنے لگے لیکن اب فریاد ری کا وقت گزر چکا تھا۔ اللہ تعالیٰ ایسے ملعون لوگوں کی روشن اختیار کرنے سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

## آیات ۷۲ تا ۷۷

### نبی اکرم ﷺ کی دلجوئی

سابقہ آیات میں مشرکین مکہ کی گتاخانہ روش کے بیان کے بعد ان آیات میں نبی اکرم ﷺ کی دلجوئی کا مضمون ہے۔ آپ ﷺ کو تسلی دی جا رہی ہے کہ آپ ﷺ بڑی بے غرضی کے ساتھ مکہ والوں کو سیدھے راستہ کی طرف آنے کی بے لوث دعوت دے رہے ہیں۔ جن بندیبوں کو آخرت میں جواب دہی کا یقین نہیں وہی آپ ﷺ کی دعوت سے اعراض کر رہے ہیں۔ اللہ نے انہیں چنچھوڑنے کے لیے عذاب بھیجا لیکن یہ پھر بھی سرکشی سے بازنہ آئے۔ اب اللہ ان پر ایسا شدید عذاب نازل کرے گا کہ ہمیشہ کے لیے مایوس ہو کر رہ جائیں گے۔

## آیات ۷۸ تا ۸۳

### اللہ کے احسانات اور بندوں کی ناشکری

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کے حسب ذیل احسانات کا ذکر ہے:

- i- اللہ تعالیٰ نے انسان کو سماحت، بصارت اور سوچنے سمجھنے کی صلاحیت دی ہے تاکہ وہ غور و فکر کر کے اپنے لیے فلاح کا راستہ ڈھونڈ سکے۔ البتہ انسانوں کی اکثریت ان صلاحیتوں کا استعمال و قتی لذتوں کے حصول کے لیے کر کے ناشکری کی روشن اختیار کرتی ہے۔

- ii- اللہ تعالیٰ نے تمام انسانوں کو مختلف مقامات پر بسا یا اور وہاں اُن کی ضروریات کی فراہمی کا بندوبست کیا۔ البتہ ایک وقت آئے گا کہ اُن سب کو اللہ کے سامنے جوابدہ کے لیے جمع کر دیا جائے گا۔

- iii- انسان کی زندگی اور موت اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ ہر انسان کو وہ ضروریاتِ زندگی عطا فرماتا ہے اور جب چاہتا ہے اُسے موت دے دیتا ہے۔

- iv- رات اور دن کا نظام انسانوں کے آرام اور کام کے لیے اللہ تعالیٰ نے بنایا ہے۔

انسان اللہ کی مذکورہ بالانعمتوں کو جانتے ہیں لیکن اس کے باوجود ان نعمتوں کے استعمال کے حوالے سے جوابدہی کا انکار کرتے ہیں۔ اللہ ہمیں ناشکری اور غفلت کی اس روشن سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

### آیات ۸۲ تا ۸۹

سوچنے پر مجبور کر دینے والے تین سوالات

یہ آیات تین ایسے سوالات پیش کر رہی ہیں جو ہر انسان کو نہ صرف سوچنے بلکہ حق کا اعتراف کرنے پر مجبور کرنے والے ہیں:

- پوری زمین اور اس پر موجود جملہ مخلوقات کس کے اختیار میں ہیں؟
- ii- ساتوں کے سات آسمانوں اور کائنات کے عظیم تخت حکومت کا مالک کون ہے؟
- iii- کائنات کی ہر شے پر کس کا زور چلتا ہے؟ کون ہے جو ہر شے کو کسی آفت سے بچا سکتا ہے لیکن اس کی پکڑ سے کسی کو کوئی نہیں بچا سکتا؟

ان تمام سوالات کے جوابات میں انسان یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہے کہ مذکورہ بالا صفات کا حامل صرف اور صرف اللہ ہی ہے۔ اس کے باوجود بے بس اور لا چار مخلوقات کو اللہ کا شریک بنانے کا کیا جواز ہے؟ اللہ ہی سے دعا ہے کہ وہ شرک کرنے والوں کو ہوش کے ناخن لینے اور ہر قسم کے شرک سے باز رہنے کی سمجھ عطا فرمائے۔ آمین!

### آیات ۹۰ تا ۹۲

اللہ سچا ہے اور شرک کرنے والے جھوٹے ہیں

ان آیات میں آگاہ کیا گیا کہ اللہ لوگوں کے سامنے حق واضح کر چکا ہے لیکن لوگوں کی اکثریت حق کے مقابلہ میں باطل کو قبول کر رہی ہے۔ یہ بات سراسر جھوٹ ہے کہ اللہ کی کوئی اولاد بھی ہے۔ اللہ کے سوا کسی اور کو معبد و قرار دینا بھی صاف جھوٹ ہے۔ اگر کائنات میں ایک سے زیادہ با اختیار معبود ہوتے تو وہ کسی موقع پر باہمی اختلاف کی بنیاد پر لڑ پڑتے اور کائنات میں فساد برپا ہو جاتا۔ اللہ ہی معبود واحد ہے۔ وہی کائنات کی ہر ظاہر و پوشیدہ حقیقت سے واقف ہے۔ وہ لوگوں کے گھرے ہوئے جھوٹ اور اختیار کردہ شرک سے پاک ہے۔

## آیات ۹۳ تا ۹۸

## ایمان افروز دعائیں

یہ آیات ہمارے لیے اللہ کا بیش بہا تھے ہیں۔ ان میں آفات سے محفوظ رہنے اور شیاطین کے حملوں سے بچاؤ کے لیے دو ایمان افروز دعائیں سکھائی گئی ہیں۔ پہلی دعا ایسی صورت حال کے لیے ہے جب کوئی بگڑی ہوئی قوم سرکشی کی آخری حدود کو پہنچ رہی ہو۔ ایسی قوم کو اُس کی شرارتؤں کی سزا ملنے کا اندر یہ شہ ہوتا ہے لہذا ہمیں چاہیے کہ اللہ سے التجا کریں:

رَبِّ إِمَّا تُرِبَّيْنَىٰ مَا يُوَعَّدُونَ ﴿١﴾ رَبِّ فَلَا تَجْعَلْنِىٰ فِي الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴿٢﴾  
”اے میرے رب اگر تو مجھے دکھائی دے وہ عذاب جس کا تو نے ظالموں سے وعدہ کر رکھا ہے تو اے اللہ مجھے اس ظالم قوم کے ساتھ شریک عذاب نہ کیجیو۔“

دوسری دعا کا تعلق بگڑی ہوئی قوم کے سامنے دعوت حق پیش کرنے کے مرحلے سے ہے۔ ایسی قوم حق کی مخالفت میں ظلم و زیادتی پر اتر آتی ہے اور ایسے میں حق کے داعی کو چاہیے کہ ہر برائی کا جواب بھلانی سے دے۔ شاید بخافین کا دل نرم پڑ جائے۔ ایسے میں شیطان حق کے داعی کو اکساتا ہے کہ وہ بھی برائی کے جواب میں برائی ہی کی روشن اختیار کرے تاکہ باہمی طور پر بھگڑے اور فساد کی صورت پیدا ہو جائے۔ ایسے میں حق کی دعوت دینے والوں کو چاہیے کہ اللہ سے یوں دعا کریں:

رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيْطَانِ ﴿٣﴾ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونَ ﴿٤﴾  
”اے میرے رب! میں شیطانوں کی چھیڑ کے مقابلہ میں آپ کی پناہ میں آتا ہوں۔ اے میرے رب! میں آپ کی پناہ طلب کرتا ہوں کہ شیاطین میرے پاس آئیں (اور مجھے تیری نافرمانی کی روشن کی طرف مائل کریں)۔“

اللہ ہمیں کثرت سے مذکورہ بالادعائیں مانگنے کی توفیق عطا فرمائے اور ان دعاؤں کو ہمارے حق میں شرف قبولیت عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۹۹ تا ۱۰۰

### غافل انسان کی حسرتاک موت

ان آیات میں آگاہ کیا گیا کہ جب ایک غافل انسان پر موت کی سختی آتی ہے تو وہ اللہ سے فریاد کرتا ہے کہ مجھے کچھ مہلت دے دی جائے تاکہ میں کچھ نیکیاں کر کے موت کے بعد کی زندگی کے لیے تیاری کر لوں۔ جواب دیا جاتا ہے کہ ہرگز نہیں۔ اس سے قبل بھی جب اُس پر کوئی آفت آتی تھی تو یہ نیک بن جانے کا وعدہ کرتا تھا اور آفت ٹلنے کے بعد دوبارہ سرکشی کرتا تھا۔ اب اُسے عالم بزرخ میں قیامت کے واقع ہونے تک انتظار کرنا پڑے گا۔

## آیات ۱۰۱ تا ۱۰۳

### قیامت کے روز فیصلہ اعمال کے وزن پر ہوگا

یہ آیات روزِ قیامت کا میابی اور ناکامی کا معیار واضح کر رہی ہیں۔ تمام انسانوں کے اعمال کا وزن کیا جائے گا۔ جن کی نیکیاں زیادہ ہوں گی وہ کامیاب ہوں گے۔ اس کے عکس جن کی نیکیاں کم ہوں گی وہ ہد نصیب ناکام ہو کر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جہنم میں داخل ہو جائیں گے۔

اللَّهُمَّ أَجْرُنَا مِنَ النَّارِ ”اے اللہ! ہمیں جہنم کی آگ سے محفوظ فرماء“ آمین!

## آیات ۱۰۲ تا ۱۱۲

### جہنم والوں کی آہ وزاری

ان آیات میں اہل جہنم کی آہ وزاری کا بیان ہے۔ جہنم کی آگ اُن کے چہروں کو جھلسائے بدل کر دے گی۔ اللہ دریافت فرمائے گا کہ کیا تم تک میرے احکامات نہیں پہنچ تھے کہ تم نے انہیں پس پشت ڈال دیا۔ وہ اعتراف کریں گے کہ ہماری بد نختی اور خوست ہم پر چھائی تھی۔ اب وہ اتنا کریں گے کہ ہمیں جہنم سے نکال کر اصلاح کا ایک موقع دے دیا جائے۔ جواب دیا جائے گا کہ ذیل ہو کہ جہنم ہی میں پڑے رہو۔ تم دنیا میں ایمان لانے والوں اور شریعت پر عمل کرنے والوں کا مذاق اڑاتے تھے۔ وہ نیک لوگ توجنت میں داخل ہو کر منزل مراد کو پہنچ گئے۔ اب اللہ جہنمیوں سے پوچھے گا دنیا میں کتنا عرصہ رہے۔ وہ جواب نہیں دے پائیں

گے۔ اللہ فرمائے گا تم دنیا میں انتہائی مختصر وقت کے لیے بھیج گئے تھے۔ کاش تم اس وقت کو قیمتی بنالیتے۔ اللہ کے اس سوال و جواب سے اہل جہنم کی حسرت اور بڑھ جائے گی۔ اللہ ہم سب کو اس انجام بدم محفوظ فرمائے۔ آمین!

## آیات ۱۱۵ تا ۱۱۸

پھاڑوں کو ہلا دینے والی آیات مبارکہ

تفسیر قرطبی میں یہ واقعہ بیان ہوا کہ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے ایک شدید بیماری میں مبتلا شخص کے کان میں یہ آیات پڑھیں تو وہ فوراً صحت یا ب ہو گیا۔ نبی اکرم ﷺ نے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے دریافت فرمایا کہ انہوں نے مریض کے کان میں کیا پڑھا ہے؟ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے عرض کیا کہ میں نے سورہ مومون کی آخری آیات تلاوت کی ہیں۔ اس پر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْاَنَ رَجُلًا مُوْفَقًا قَرَاهَا عَالَى جَبَلِ لَزَالَ  
”اگر کوئی شخص پورے یقین کے ساتھ یہ آیات کسی پھاڑ پر پڑھ دے تو وہ پھاڑ اپنی جگہ سے ہٹ سکتا ہے۔“

یہ آیات بڑے جلالی اسلوب میں ہر انسان کو خبر دار کر رہی ہیں کہ وہ بے مقصد تخلیق نہیں کیا گیا۔ دنیا کے عام بادشاہ بھی اپنے وفاداروں کو نوازتے اور نافرمانوں کو سزا دیتے ہیں۔ تو کیا اللہ جو بادشاہ حقیقی ہے، اپنے فرمانبرداروں کو انعام اور اپنے باغیوں کو سزا نہ دے گا۔ خاص طور پر شرک کرنے والوں کو تو عبرتاک عذاب سے دوچار کرے گا۔

آخری آیت میں اللہ کا جلالی رنگ، جمالی رنگ اختیار کر رہا ہے اور اللہ نہایت شفقت سے ہمیں نبی اکرم ﷺ کی وساطت سے امید افزادا عما نگئے کی تلقین فرمار رہا ہے:

رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَ انْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ

”اے میرے رب تو معاف فرم اور رحم فرم اور تو سب سے بہتر رحم فرمانے والا ہے۔“ آمین!

## سورہ نور

### گھر کے اندر کے پرده کا بیان

اس سورہ مبارکہ میں گھر کے اندر کے پرده کا بیان ہے۔ اسی لیے نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے کہ:

عَلِمُوا رِجَالُكُمْ سُورَةُ الْمَائِدَةِ وَعَلِمُوا إِنَسَائُكُمْ سُورَةُ النُّورِ (بیہقی)

”اپنے مردوں کو سورہ مائدہ اور خواتین کو سورہ نور سمجھاؤ۔“

### ☆ آیات کا تجزیہ:

- آیات ۱۰۱: حِدْنَا اور حِدْقَنْزِف کا بیان
- آیات ۲۶: حضرت عائشہؓ کی پاکِ امنی کا بیان
- آیات ۲۷ تا ۳۲: گھر کے اندر کے پرده کے احکامات
- آیات ۳۵ تا ۴۰: ایمان اور کفر کے لیے تمثیلات
- آیات ۴۱ تا ۴۶: اللہ کی قدرتوں کا بیان
- آیات ۴۷ تا ۵۲: منافقانہ اور مومنانہ طرزِ عمل
- آیات ۵۵ تا ۵۷: نظامِ خلافت کے قیام کی بشارت
- آیات ۵۸ تا ۶۱: گھر کے اندر کے پرده کے احکامات
- آیات ۶۲ تا ۶۷: نظمِ جماعت

### آیت ۱

#### جلالی آغاز

یہ آیت سورہ مبارکہ کی پر شکوہ تمہید ہے۔ آگاہ کیا جا رہا ہے کہ اس سورہ میں اہم احکامات آرہے ہیں جن پر عمل اللہ نے لازم کر دیا ہے۔ اب اہل ایمان کی ذمہ داری ہے کہ ان احکامات کو یاد رکھیں اور انہیں نافذ کریں۔

## آیات ۲ تا ۳

### حدّ زنا

ان آیات میں غیر شادی شدہ زانی مرد اور زانی عورت کے لیے حدّ زنا کا بیان کرتے ہوئے حکم دیا گیا:

- زانی مرد اور زانی عورت کو سو سو کوڑے مارے جائیں۔
- ii- حد کے جاری کرنے کے حوالے سے مجرموں پر کوئی رحم نہ کیا جائے۔
- iii- حد لوگوں کے سامنے جاری کی جائے تاکہ مجرموں کو تکلیف کے ساتھ ساتھ ذلت کا بھی سامنا ہو۔ مزید یہ کہ دیکھنے والوں کو عبرت حاصل ہو اور وہ اس جرم سے اجتناب کریں۔ زنا جیسے جرم کی نہ مدت کے لیے ایک اخلاقی ضابطہ بیان کیا گیا کہ زانی اس قابل نہیں کہ وہ کسی پاک دامن خاتون سے نکاح کرے اور زانیہ اس لائق نہیں کہ اُسے کسی پاک دامن مرد کے نکاح میں دیا جائے۔

## آیات ۴ تا ۵

### حدّ قذف

یہ آیات قذف یعنی کسی خاتون پر بد کاری کی تہمت لگانے کی سزا بیان کر رہی ہیں۔ اگر کوئی شخص کسی پاک دامن خاتون پر زنا کا الزام لگائے اور ثبوت کے طور پر چار گواہ پیش نہ کر سکتا تو اُسے سزا کے طور پر اسی کوڑے مارے جائیں گے اور آئندہ کبھی بھی اُس کی گواہی قبول نہ کی جائے گی۔ البتہ اگر وہ اپنی اس حرکت پر نادم ہو کر توبہ کرے تو آخرت میں اللہ کے ہاں اُمید ہے کہ اُسے بخشش مل جائے گی اور وہ اُخزوی سزا سے فجع جائے گا۔

## آیات ۶ تا ۱۰

### شوہر کی طرف سے بیوی پر زنا کا الزام

ان آیات میں ایک نازک معاملہ زیر بحث آیا ہے۔ اگر ایک شخص اپنی بیوی کو زنا کرتے ہوئے دیکھ لے اور اس کے پاس چار گواہ نہ ہوں تو وہ عدالت میں قاضی کے سامنے چار بار قسم کا حکم کرے

اپنی صداقت کا ثبوت دے گا۔ پانچویں بار قسم کھا کر کہے گا اگر وہ جھوٹا ہے تو اُس پر اللہ کی لعنت ہو۔ اس کا بھی امکان ہے شوہر جھوٹی فتیمیں کھا رہا ہو اور بیوی پر بہتان لگا رہا ہو۔ لہذا اگر بیوی چار بار فتیمیں کھا کر شوہر کے جھوٹا ہونے کی گواہی دے اور پھر پانچویں بار شوہر کے سچا ہونے کی صورت میں اپنے خلاف اللہ کا غصب نازل ہونے کی بدعا کرے تو اُس پر سے حد کا نفاذ روک دیا جائے گا۔

## آیات ۱۸ تا

### حضرت عائشہؓ کی پاک دامنی کا اعلان

یہ آیات اُس بہتان کا ازالہ کر رہی ہیں جو حضرت عائشہؓ پر لگایا گیا تھا۔ سن ۵۵ میں غزوہ بنو مصطفیٰ سے واپسی کے دوران رئیس المناقین عبد اللہ بن ابی ملعون نے حضرت عائشہؓ پر تہمت لگائی۔ کئی منافقین نے مل کر اس تہمت کو ایک مہم کی صورت میں پھیلانا شروع کر دیا۔ بعض سادہ لوح مسلمان بھی اس مہم سے متاثر ہو گئے۔ ان آیات میں بہتان لگانے والوں کو سخت عذاب کی وعید سنائی گئی۔ سادہ لوح مسلمانوں کو متوجہ کیا گیا کہ انہوں نے کیوں اُمّ المؤمنین کے حوالے سے بدگمانی کی اور ایک جھوٹ کو عام کرنے میں حصہ لیا؟ انہیں خبردار کیا گیا کہ آئندہ ایسی حرکت سے سختی سے اجتناب کریں۔

## آیات ۱۹ تا

### مسلمانوں میں بے حیائی پھیلانے والوں کا برانجام

ان آیات میں ایسے لوگوں کو دنیا و آخرت کے عذاب کی دھمکی دی گئی جو مسلمانوں میں بے حیائی پھیلاتے ہیں۔ بدقسمی سے یہ جرم آج عام ہو گیا ہے۔ ہم اپنے گھروں میں ٹوٹی وی، اخبارات اور جرائد کے ذریعہ بے حیائی کی نشر و اشاعت میں حصہ لیتے ہیں۔ خواتین بے پرده ہو کر، زیب و زینت اختیار کر کے اور بعض اوقات نیم عریاں لباس میں باہر نکل کر اس جرم کا ارتکاب کرتی ہیں۔ کاروباری ادارے اشتہارات کے ذریعہ بڑے پیمانے پر بے حیائی پھیلانے کے مرتكب ہو رہے ہیں۔ میڈیا بڑے پیمانے پر اس جرم کا ارتکاب کر رہا ہے۔

حکومت کی طرف سے ایک مہم کے طور پر اس جرم کی سرپرستی کی جا رہی ہے۔ المستدرک علی  
الصحابین للحاکم میں اللہ کے رسول ﷺ کا ارشاد نقل ہوا:

الْحَيَاةُ وَالْإِيمَانُ قَرُنَا جَمِيعًا، فَإِذَا رُفِعَ أَحَدُهُمْ مَارُفَ الْآخَرُ

”حیا اور ایمان ساتھ ساتھ ہیں۔ ایک ختم ہو جائے تو دوسرا بھی ختم ہو جاتا ہے۔“

اللہ کے بندے لوگوں میں ایمان پیدا کرنا چاہتے ہیں جبکہ شیطان اور اُس کے ایجنٹ ایمان ختم کرنے کے لیے بے حیائی پھیلاتے ہیں۔ اسی لیے ان مجرموں کے لیے دنیا و آخرت کا عذاب ہے۔ اللہ ہمیں معاشرہ میں شرم و حیا کی اقدار پر عمل کرنے اور انہیں عام کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیت ۲۱

اللَّهُ كَا فَضْلٍ نَهْوَتُ كُوئيْ بَحْبَيْ پَا كَيْزَرْ نَهْيَنِ رَهْ سَكْلَتَا

اس آیت میں شیطان کی پیروی سے منع کیا گیا۔ شیطان اپنی پیروی کرنے والوں کو ہمیشہ بے حیائی اور اللہ کی نافرمانی ہی کی راہ دکھاتا ہے۔ اس آیت میں فرمایا گیا کہ اگر اللہ کا فضل اور اُس کی رحمت انسان کے شامل حال نہ ہوتی تو کوئی انسان کبھی بھی پا کیزہ نہ رہ سکتا۔ یہ اللہ ہی ہے جو جنسی بے راہ روی سے انسان کو بچاتا ہے۔ اللہ ہم سب کو زندگی کے آخری سانس تک پا کیزہ زندگی گزارنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیت ۲۲

دُو سُرُولُ كَيْ زِيَادَتِي مَعَافَ كَرَدُوا اللَّهُ بَحْبَيْ تَمَهَارَے گَنَاه مَعَافَ فَرَمَادَے گَا

یہ آیت ایک اہم ہدایت دے رہی ہے۔ اگر ہم دوسروں کی زیادتی سے درگز رکریں گے تو اللہ بھی ہمارے گناہ معاف فرمادے گا۔ حضرت عائشہؓ کے خلاف مذموم ہم میں حضرت مسیح بن اناشہؓ بھی سادہ لوگی میں شامل ہو گئے تھے جو ایک نادار مہاجر صحابی تھے اور حضرت ابو بکر صدیقؓ اُن کی مالی اعانت فرماتے تھے۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ کو رنج ہوا کہ کیوں مطہر اُن کی بیٹی کے خلاف منافقین کے ساتھ مہم میں شامل ہو گئے۔ وہ فیصلہ کرنے والے تھے کہ آئندہ مسیح کی مدد

نہ کریں گے۔ اس آیت میں اس فیصلہ سے روکتے ہوئے جب کہا گیا کہ:

الا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ  
”کیا تم پسند نہیں کرتے کہ اللہ تمہیں بخش دے۔“

تو وہ پکارا ٹھکے کہ بتلی یا رَبَّنَا اَنَّا نِحْبُّ (کیوں نہیں! اے ہمارے رب ہم پسند کرتے ہیں) اور انہوں نے حضرت مسیحؑ کو معاف فرمادیا اور ان کی مالی مدد کا سلسہ جاری رکھا۔

## آیات ۲۳ تا ۲۵

پا کد امن خواتین پر تہمت لگانے والوں کا بدترین انجام

ان آیات میں ایسے مجرموں کو سخت سزا کی وعید سنائی گئی جو پا کد امن خواتین پر گناہ کی تہمت لگاتے ہیں۔ اُن پر دنیا و آخرت میں لعنت و پھٹکار ہوتی ہے۔ روز قیامت اُن کی زبانیں، ہاتھ اور پاؤں اُن کے جھوٹا ہونے کی گواہی دیں گے اور پھر انہیں اُن کی شرارت کا پورا اپورا بدلہ دے دیا جائے گا۔

## آیت ۲۶

جبیسا کردار ویسی رفاقت

اس آیت میں ایک اخلاقی قدر بیان کی جا رہی ہے۔ وہ قدر یہ ہے کہ پا کیزہ کردار کے لوگوں کو پا کیزہ لوگوں کی رفاقت ملنی چاہیے اور برے کردار کے حامل لوگوں کو اسی مقاش کے لوگوں کا ساتھ ملنا چاہیے۔ نیک مرد اس لائق ہیں کہ اُن کے نکاح میں پاکباز خواتین آئیں اور خبیث مرد اسی قابل ہیں کہ اُن کے گھر میں بدکار بیویاں آئیں۔ اللہ ہمیں پا کیزہ کردار اور پا کیزہ لوگوں کا ساتھ عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۲۷ تا ۲۹

کسی کے گھر میں داخل ہونے کے لیے ہدایات

یہ آیات ہمیں کسی کے گھر میں داخل ہونے کے حوالے سے حسب ذیل تعلیمات دے رہی ہیں:

- کسی کے گھر میں داخل ہونے کے لیے دستک دی جائے اور جب پوچھا جائے کہ کون ہے؟ تو اپنا تعارف کرایا جائے۔

- ii- گھر والوں کے لیے سلام پیش کر کے سلامتی کی دعا کی جائے۔
- iii- بغیر کسی کی اجازت کے کسی کے گھر میں داخل نہ ہو جائے۔
- iv- اگر صاحبِ خانہ ملاقات کے لیے وقت نہ دیں تو بغیر کسی ناراضگی کے واپسی اختیار کی جائے۔
- v- ایسے کسی گھر میں داخلہ کی اجازت ہے جہاں کسی کی رہائش نہ ہو اور وہاں کسی ضرورت کی فرائیں کا انتظام ہو۔

### آیات ۳۰ تا ۳۱

#### گھر کے اندر پرداز کے لیے ہدایات

ان آیات میں گھر کے اندر پرداز کے حوالے سے حسب ذیل ہدایت دی گئیں:

- ا- مردا و خواتین نگاہوں کی حفاظت کریں۔ نامحرم پر نگاہ ڈالنا تو گناہ ہے ہی، بالغ ہونے کے بعد بالغ محروم پر بھی نگاہ ڈالنے سے اجتناب کیا جائے۔
- ii- مردا و خواتین اپنی عصمت کی حفاظت کریں اور ایسا لباس پہنیں جو دبیز ہو، ڈھیلا ڈھالا ہو اور ستر کو پوری طرح سے ڈھانپ لے (مردا کا ستر ناف سے لے کر گھٹنوں تک ہے اور خاتون کے ستر میں چہرہ کی ٹکری، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں پاؤں کے علاوہ پورا جسم شامل ہے)۔
- iii- خواتین شعوری طور پر اپنی زیب و زینت ظاہر نہ کریں سوائے اُس زینت کے جواز خود ظاہر ہو۔
- iv- خواتین اضافی چادر (خمار) کے ذریعاء پنے سینے کے ابھار کو چھپا لیں۔
- v- خواتین شوہر اور محرم مردوں کے سوا کسی کے سامنے اپنی زیب و زینت یعنی چہرہ نہ کھولیں۔ محرم مردوں ہیں جن سے ایک خاتون کا نکاح ہمیشہ کے لیے حرام ہے۔
- vi- خواتین چلتے ہوئے قدم زور سے زمین پر نہ ماریں تاکہ ان کی مخفی زینت (زیورات کی جھنکار) وغیرہ ظاہر نہ ہو۔
- vii- مذکورہ بالا ہدایات پر عمل کے حوالے سے کوتاہی پر اللہ کی بارگاہ میں مسلسل استغفار اور توبہ

کی جائے۔

## آیات ۳۲ تا ۳۴

### بے نکاحوں کا نکاح کر دو

یہ آیت حکم دے رہی ہے کہ بے نکاحوں کا نکاح کر دیا جائے خواہ وہ آزاد ہوں یا نیک چلن غلام وکنیز۔ نکاح انسان کی عصمت کی حفاظت کا ذریعہ ہے۔ جذبات کی تسلیم کا جائز راستہ انسان کو گناہ کی طرف جانے سے روک دیتا ہے۔ البتہ اگر آزاد مرد کے پاس اپنے یا شادی کے بعد گھر کے اخراجات کے حوالے سے تنگدستی ہوتا وہ اللہ کی طرف سے خوشحالی آنے تک انتظار کر سکتا ہے۔ نیک غلام یا کنیز اگر اپنی قیمت ادا کرنے کے وعدہ پر آزادی چاہیں تو نہ صرف انہیں آزاد کر دیا جائے بلکہ ان کی مالی مدد بھی کی جائے۔ کنیزوں کو بدکاری پر مجبور نہ کیا جائے۔ جو زبردستی انہیں مجبور کرے گا تو گناہ زبردستی کرنے والا پر ہو گا نہ کہ کنیز پر۔ گویا زنا بالجبر کی صورت میں خاتون پر حد جاری نہ کی جائے گی۔

ذکورہ بالا ہدایات انتہائی واضح ہیں اور ایسے لوگوں کے دلوں میں رقت و گدراز پیدا کرنے والی ہیں جو واقعی اللہ کی رضا کے طلب گار اور پرہیز گار ہیں۔

## آیت ۳۵

### نورِ ایمان کے لیے تمثیل

اس آیت میں بندہ مومن کے دل میں اللہ پر ایمان کو ایک تمثیل سے واضح کیا گیا ہے۔ نورِ ایمان اسی طرح سے ہے جیسے ایک قندیل میں چراغ روشن ہو۔ چراغ کو خالص روغن زیتون سے روشن کیا گیا ہو۔ زیتون ایسے درخت کا ہو جو باعث کے بالکل وسط میں ہونے کی وجہ سے سورج کی تمثیل سارا دن جذب کرتا ہو۔ اس سے اُس کے روغن میں جلا دینے کی صلاحیت اس قدر تیز ہو کہ وہ دور ہی سے آگ کو پکڑ لے۔ اسی طرح جس شخص کی فطرت کا روغن آلوگی اور تعصبات سے پاک ہو، وہ اللہ کی طرف سے آنے والی دعوت کو فوراً اقبول کرتا ہے اور اُس کا دل نورِ ایمان سے جگنگا اٹھتا ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کو فوراً اقبول کرنا اس

حقیقت کی درخشاں مثال ہے۔ اللہ ہم سب کے دلوں کو نورِ ایمان سے منور فرمائے۔ آمین!

## آیات ۳۶ تا ۳۸

### نورِ ایمان کے ثمرات

جن لوگوں کا باطن نورِ ایمان سے منور ہو چکا ہوئیہ آیاتِ ان کی کیفیات و ظانِ اس طرح بیان کر رہی ہیں:

- وہ صحیح و شام اللہ کے گھروں میں اللہ کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔
- ii- ان کی تجارت یا وقتی کاروباری سرگرمیاں انہیں اللہ کے ذکر، نماز کے قیام اور زکوٰۃ کی ادائیگی سے غافل نہیں کرتے۔
- iii- وہ روزِ قیامت کے احساس اور اُس دن ہونے والے حساب کے خوف سے لرزائیں اور سارے رہتے ہیں۔

بشرات دی گئی کہ اللہ انہیں ان کے اعمال کا نہ صرف بہترین بدلہ دے گا بلکہ اپنے نفضل سے مزید بھی نوازے گا۔

## آیت ۳۹

### بے روح اعمال کے لیے تمثیل

یہ آیت ایسے لوگوں کے اعمال کی حقیقت نظاہر کر رہی ہے جو ریا کاری کرتے ہیں یا اللہ کے کچھ احکامات پر عمل کرتے ہیں اور کچھ کو جان بوجھ کر نظر انداز کرتے ہیں یا جن کے دلوں میں ایمان کے بجائے منافقت کی بیماری ہوتی ہے۔ ایسے لوگوں کے اعمال سراب کی مانند ہیں۔ سراب دیکھنے میں پانی لگتا ہے لیکن حقیقت میں کچھ بھی نہیں ہوتا۔ روزِ قیامت انہیں اپنی نیکیوں کا جریبیں بلکہ جہنم کا عذاب ملے گا۔ ارشادِ نبیوی ﷺ ہے:

إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ رَجُلٌ نَّ اسْتُشْهِدَ فَأُتَّمَّ بِهِ فَعَرَفَهُ نَعْمَةٌ فَعَرَفَهَا قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فِي كَحْتٍ حَتَّى اُسْتُشْهِدَتْ. قَالَ: كَذَبْتَ. وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لَا نُيَقَالُ جَرِيًّا. فَقَدْ قِيلَ. ثُمَّ امْرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى

وَجْهِهِ حَتَّى الْقِيَ فِي النَّارِ وَرَجُلٌ تَعْلَمُ الْعِلْمَ وَعَلِمَهُ وَقَرَا الْقُرْآنَ فَأُتْتَى بِهِ فَعَرَفَهُ نِعْمَةٌ فَعَرَفَهَا قَالَ فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا قَالَ تَعْلَمْتُ الْعِلْمَ وَعَلِمْتُهُ وَقَرَأْتُ فِي الْقُرْآنَ قَالَ كَذَبْتَ وَلَكِنَّكَ تَعْلَمْتَ الْعِلْمَ لِيُقَالَ عَالِمٌ وَقَرَأْتُ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ هُوَ قَارِئٌ فَقَدْ قِيلَ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى الْقِيَ فِي النَّارِ وَرَجُلٌ وَسَعَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْنَافِ الْمَالِ كُلَّهُ فَأُتْتَى بِهِ فَعَرَفَهُ نِعْمَةٌ فَعَرَفَهَا قَالَ فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا قَالَ مَا تَرَكْتُ مِنْ سَيِّلٍ تُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ قَالَ كَذَبْتَ وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُوَ جَوَادٌ فَقَدْ قِيلَ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى الْقِيَ فِي النَّارِ (مسلم)

”قیامت والے دن جن لوگوں کا سب سے پہلے فیصلہ کیا جائے گا، ان میں ایک وہ آدمی ہو گا جو شہید ہو گیا تھا، پس اسے (بارگاہ الہی میں) پیش کیا جائے گا، اللہ تعالیٰ اسے اپنی نعمتیں یاد کروائے گا، وہ انہیں پہچان لے گا، اللہ تعالیٰ فرمائے گا، تو نے ان کی وجہ سے کیا عمل کیا؟ وہ عرض کرے گا، میں نے تیری راہ میں جہاد کیا، بہادر تک کہ شہید ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا، تو نے جھوٹ کہا، تو تو اس لیے لڑا تھا تاکہ تجھے بہادر کہا جائے، پس تجھے (دنیا میں) بہادر کہہ لیا گیا۔ پس اس کی بابت حکم دیا جائے گا تو اسے منہ کے بل گھسیٹا جائے گا اور جہنم میں ڈال دیا جائے گا اور دوسرا وہ شخص ہو گا جس نے (دین کا) علم حاصل کیا اور دوسروں کو سکھلا یا اور قرآن پڑھا، پس اس کو پیش کیا جائے گا، اللہ تعالیٰ اس کو اپنی نعمتیں یاد کروائے گا، وہ انہیں پہچان لے گا، اللہ تعالیٰ پوچھے گا، تو نے ان کی وجہ سے کیا عمل کیا؟ وہ کہے گا، میں نے علم سیکھا اور دوسروں کو سکھایا اور تیری رضا کے لیے قرآن پڑھا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا، تو نے جھوٹ کہا، تو نے تعلم کشادگی عطا فرمائی تھی اور اسے مختلف قسم کے مال سے نوازا تھا، پس اسے پیش کیا جائے گا۔

اللہ تعالیٰ اسے اپنی نعمتیں یاد کروائے گا، وہ انہیں پہچان لے گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا، تو نے ان کی وجہ سے کیا عمل کیا؟ وہ عرض کرے گا، میں نے کوئی ایسا راستہ جس میں خرچ کیے جانے کو تو پسند کرتا تھا، انہیں چھوڑا، مگر اس میں تیری خاطر ضرور خرچ کیا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا، تو نے جھوٹ کہا، تو نے تو یہ اس لیے کیا کہ کہا جائے کہ تو بُدھنی ہے۔ پس تحقیق تھے (دنیا میں ایسا) کہہ لیا گیا اور اس کی بابت حکم دیا جائے گا، پس اسے منہ کے بل گھسیٹا جائے گا اور جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔

## آیت ۳۰

### ایمان اور عمل دونوں سے محرومی کے لیے تمثیل

اس آیت میں اُن بُدھیوں کے لیے گھٹاٹوپ اندھیروں کی مثال دی گئی جو ایمان اور عمل دونوں سے محروم ہوتے ہیں۔ یہ اندھیرے سمندر کی گہرائی میں اُس وقت اپنی انہا پر ہوتے ہیں جب سمندر میں طوفان برپا ہو، موج پر موج آ رہی ہو اور آسمان پر بادل ہوں تاکہ سورج، چاند یا ستاروں کی روشنی بھی میسر نہ آ سکے۔ ان اندھیروں میں ہاتھ کو ہاتھ نہیں بھائی دیتا۔ اللہ ہمیں اندھیروں سے چھائے اور نور ہی نور عطا فرمائے۔ آ میں!

## آیات ۳۱ تا ۳۶

### اللہ کی عظمت و قدرت کا بیان

ان آیات میں اللہ کی عظمت و قدرت کے کئی مظاہر بیان کیے گئے:

- کائنات کی ہر شے زبان حال اور زبان قال سے اللہ کی تسبیح کر رہی ہے۔
- ii- اللہ نے تمام مخلوقات خاص طور پر اڑتے ہوئے پرندوں کو اپنی تسبیح اور ذکر کرنے کا طریقہ سکھا رکھا ہے۔
- iii- اللہ جانتا ہے کہ ہر مخلوق کس وقت کیا کر رہی ہے۔
- v- اللہ ہی بادلوں کو ٹھاتتا، انہیں باہم ملاتا اور ان سے بارش بر ساتا ہے۔
- vii- اللہ ہی آسمان سے اولے بر ساتا ہے۔ ان اولوں سے کسی کی کھیتی محفوظ رہتی ہے اور کسی کی

کھیق برباد ہو جاتی ہے۔

۷- اللہ بادلوں کو نکل رکر بخیلیاں پیدا کرتا ہے جو انسانوں کو بینائی سے محروم کر سکتی ہیں۔

۷i- اللہ نے طرح طرح کی مخلوقات بنائیں جن میں کچھ ریگتی ہیں، کچھ دوپاؤں پر چلتی ہیں اور کچھ چارپاؤں پر۔ اللہ جو چاہتا ہے سو بناتا ہے۔

بلاشبہ مذکورہ بالا مظاہر قدرت میں بندوں کے لیے سبق آموزی، معرفتِ ربانی کے حصول کا سامان اور سیدھے راستے پر چلنے کی رہنمائی موجود ہے۔ اللہ ہمیں سیدھے راستے کی ہدایت عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۲۷ تا ۵۰

### منافقانہ طرزِ عمل

یہ آیات منافقوں کا طرزِ عمل واضح کر رہی ہیں۔ منافقین دعویٰ کرتے ہیں اللہ اور اُس کے رسول ﷺ پر ایمان کا لیکن عملی زندگی میں اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی اطاعت سے گریز کرتے ہیں۔ جب انہیں شریعت کے مطابق فیصلوں کی طرف بلا یا جاتا ہے تو اعراض کرتے ہیں۔ البتہ اگر ان فیصلوں سے اپنے حق میں کوئی فائدہ ملنے کا امکان نظر آئے تو فوراً انہیں قبول کر لیتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ان کے دل ایمان سے محروم ہیں، انہیں اللہ اور اُس کے رسول ﷺ پر اعتماد نہیں اور وہ بہت بڑی نا انصافی کر رہے ہیں۔

## آیات ۵۱ تا ۵۲

### مومنانہ طرزِ عمل

ان آیات میں مومنوں کے طرزِ عمل کا نقشہ کھینچا گیا ہے۔ مومن وہی ہیں کہ جب شریعت کے مطابق فیصلہ کی طرف بلا یا جائے تو فوراً سے معناؤ آطعنا (ہم نے سننا اور قبول کیا) کہتے ہوئے حاضر ہو جاتے ہیں۔ وہ ہر معاملہ میں اللہ اور اُس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں، صرف اللہ سے ڈرتے ہیں اور اُس کی نافرمانی سے پر ہیز کرتے ہیں۔ ایسے خوش نصیب نہ صرف کامیاب بلکہ کامیابی کے بلند درجات پر پہنچنے والے ہیں۔ اللہ ہمیں بھی ان میں شامل فرمائے۔ آمین!

## آیت ۵۳

## جھوٹی قسمیں مت کھاؤ

منافقین گھر کے آسائش و آرام کو چھوڑ کر دعوتِ دین یا جہاد و قتال کے لیے اللہ کی راہ میں نکلنے سے گریز کرتے ہیں۔ البتہ قسمیں کھا کھا کر کہتے ہیں کہ جب بھی اللہ کے رسول ﷺ نے حکم دیا تو وہ نکل کھڑے ہوں گے۔ اس آیت میں ان سے کہا گیا کہ قسمیں کھانے کے بجائے مخلص اہل ایمان کی طرح اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت کرو۔ بے شک جو تم کر رہے ہو وہ اللہ کے علم میں ہے۔

## آیت ۵۴

## رسول اللہ ﷺ کی ذمہ داری صرف حق پہنچا دینا ہے

اس آیت میں حکم دیا گیا کہ ہر معاملہ میں اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرو۔ اگر تم نے ایسا نامہ کیا تو رسول ﷺ کے ذمہ صرف پہنچا دینا ہے اور تمہاری نافرمانی کی سر اتم ہی کو ملے گی۔ البتہ اگر رسول ﷺ کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پا جاؤ گے۔ ایک ارشادِ بُوی ﷺ کے مطابق خدمتِ دین کے مشن میں اپنے امیر کی اطاعت بھی اسی طرح لازم ہے بشرطیکہ امیر کا حکم خلاف شریعت نہ ہو:

سَأَلَ سَلَمَةً بْنَ يَزِيدَ الْجُعْفِيَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمَّرَاءٌ يَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقَّنَا، فَمَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ. ثُمَّ سَأَلَهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ. ثُمَّ سَأَلَهُ فِي الثَّانِيَةِ أَوْ فِي الثَّالِثَةِ فَجَدَهُ الْأَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ. وَقَالَ: اسْمَعُو وَأَطِيعُو. فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوا وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ. (مسلم)

سلمہ بن یزید جھنی نے اللہ کے رسول ﷺ سے دریافت کیا کہ آپ ﷺ کیا رہنمائی فرماتے ہیں ایسی صورت کے لیے کہ ہمارے امیر ہم سے اپنے حقوق کا تقاضا کریں لیکن بذات خود ہمارے حوالے سے اپنی ذمہ داریاں پوری نہ کریں۔ آپ ﷺ نے اس سوال کا جواب نہیں دیا۔ اُن صحابیؓ نے دوبارہ پوچھا۔ آپ ﷺ نے پھر جواب نہ دیا۔ انہوں نے تیسرا بار پوچھا

تو حضرت اعشش بن قیسؓ نے اُنہیں کہنی ماری (یہ ظاہر کرنے کے لیے کہ اللہ کے رسول ﷺ اس سوال کو پسند نہیں فرمائے)۔ اس باراً پھر ﷺ نے جواب دیا کہ ”اُن کے احکامات سنو اور مانو کیونکہ اُن پر جواب دیتی ان کے اپنے فرائض کی ہوگی اور تم پر جواب دیتی تمہارے فرائض کی ہے۔“

## آیات ۵۵ قاتے

### نظامِ خلافت آکر رہے گا

ان آیات میں بشارت دی گئی کہ اگر مسلمان اپنی استطاعت کے مطابق ایمان اور اعمال صالح کا حق ادا کر دیں تو:

i- اللہ انہیں زمین میں خلافت عطا فرمائے گا۔

ii- اللہ دینِ اسلام کو سر بلندی اور غلبہ عطا فرمادے گا۔

iii- اللہ مسلمانوں کے لیے خوف کی حالت کو امن سے بدل دے گا۔

صحابہ کرامؓ کو یہ بشارتیں سن ۶ھ میں دی گئیں۔ انہوں نے ایمان اور اعمالِ صالح کا حق ادا کیا اور دو سال بعد ۸ھ میں فتحِ مکہ کی صورت میں اللہ کے مذکورہ بالا وعدے پورے ہو گئے۔

اللہ کی یہ بشارت ان شاء اللہ ایک بار پھر پوری ہونے والی ہے۔ ارشادِ نبی ﷺ ہے:

عَنْ نُعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَكُونُ النُّبُوَّةُ فِيْكُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا اللَّهُ أَذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ خَلَافَةً عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا أَذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا عَاصِيًّا كُوْنُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَرِيًّا فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ خَلَافَةً عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ ثُمَّ سَكَتَ (مسند احمد)

نعمان بن بشیرؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (اے مسلمانو!) نبوت تمہارے درمیان رہے گی جب تک اللہ چاہے گا۔ (یعنی نبی کریم ﷺ کی بخش نہیں

موجودی) پھر نبوت کے طریقہ پر خلافت کا دور آئے گا، یہ دور بھی اُس وقت تک رہے گا جب تک اللہ چاہے گا، پھر اُسے اٹھا لے گا۔ پھر کٹ کھانے والی بادشاہت ہو گی جو اُس وقت تک رہے گی جب تک اللہ چاہے گا پھر اسے بھی ختم کر دے گا۔ پھر مجبوری کا دور حکومت ہو گا جو اُس وقت تک رہے گا جب تک اللہ چاہے گا پھر اسے بھی ختم کر دے گا۔ پھر نبوت کے طریقہ پر خلافت کا دور آئے گا۔ پھر آپ ﷺ خاموش ہو گئے۔

البته جو لوگ ایمان اور عمل صالح کی طرف توجہ نہ دیں تو ایسے لوگ اللہ کی نظر میں فاسق ہیں۔ اعمال صالح سے مراد یہ ہے کہ نماز قائم کی جائے، زکوٰۃ دی جائے اور زندگی کے جملہ معاملات میں اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت کی جائے۔ بلاشبہ کافر و قتی طور پر زمین دندنار ہے ہوتے ہیں لیکن وہ اللہ کو عاجز نہیں کر سکتے۔ اللہ انہیں تباہ و بر باد کر دے گا اور اپنے بندوں کو زمین کی خلافت ضرور عطا فرمائے گا۔ بقول اقبال۔

آسمان ہو گا سحر کے نور سے آئینہ پوش  
اور ظلمت رات کی سیما ب پا ہو جائے گی  
پھر دلوں کو یاد آ جائے گا پیغام سجود  
آنکھ جو کچھ دیکھتی ہے لب پہ آ سکتا نہیں  
محوجیت ہوں کہ دنیا کیا سے کیا ہو جائے گی  
شب گریزاں ہو گی آخر جلوہ خورشید سے  
یہ چن معمور ہو گا نغمہ توحید سے

## آیات ۵۸ تا ۵۹

### گھر کے اندر پر دے کے لیے احکامات

إن دو آیات میں گھر کے اندر کے پر دے کے دو احکامات دیے گئے:

- تین اوقات میں بچے اور گھر میں موجود غلام اور کنیزیں صاحبِ خانہ کے خلوت کے کمرہ میں نہ آئیں۔ نمازِ نجمر سے قبل، نمازِ ظہر کے بعد اور نمازِ عشاء کے بعد۔
- ii- چھوٹے بچے دوسروں کے گھروں میں بلا روک ٹوک دا خل ہو سکتے ہیں۔ البتہ جب وہ بالغ ہو جائیں تو بغیر صاحبِ خانہ کی اجازت کے گھر میں دا خل نہ ہوں۔

## آیت ۶۰

بُوڑھی خواتین کے لیے پرده کے حکم میں رعایت

ایسی بُوڑھی خواتین جن کے اب نکاح کا امکان نہیں ہے، کھلے چہرہ کے ساتھ نامحرم مردوں کے سامنے آسکتی ہیں۔ البتہ وہ کسی قسم کی زیب و زیبنت اور آرائش کا اہتمام نہ کرتے ہوئے یہ رعایت حاصل کر سکتی ہیں۔ ہاں بہتر یہی ہے کہ وہ اس رعایت کو اختیار نہ کریں۔ بلاشبہ جو خواتین بلوغت سے پرده کا اہتمام کرتی ہیں وہ بڑھاپے میں بھی اس پر کار بند ہوتی ہیں۔ آج بھی بڑی بُوڑھیاں پرده میں ہوتی ہیں لیکن نیشنل سے تعلق رکھنے والی جوان خواتین، مغربی تہذیب کے رنگ میں رنگی ہوئی، یہم عربیاں لباس میں نظر آتی ہیں۔ بقول اکبر الہ آبادی۔

میں نے دیکھا ہے کہ فیشن میں الجھ کراکش تم نے اسلاف کی عزت کے کفن نیچ دیے نئی تہذیب کی بے روح بہاروں کے عوض اپنی تہذیب کے شاداب چن نیچ دیے

## آیت ۶۱

دوسروں کے گھروں میں جانے کی اجازت

سورہ نور میں جب گھر کے اندر کے پرده کے احکامات آئے تو صحابہ کرام نے دوسروں کے گھروں میں جانا ہی چھوڑ دیا۔ اس آیت میں انہیں اجازت دی گئی کہ وہ اپنے رشتہ داروں اور احباب کے گھروں میں جا سکتے ہیں اور وہاں کھانا کھا سکتے ہیں، بشرطیکہ محرم اور نامحرم کی تینیز اور پرده کے احکامات کا خیال رکھا جائے۔ کسی بھی گھر میں داخل ہوتے ہوئے گھروں کے لیے دُعا کی جائے کہ اللہ انہیں سلامتی، برکت اور پاکیزگی عطا فرمائے۔

## آیات ۶۲ تا ۶۳

نظم جماعت

یہ آیات بیان کر رہی ہیں کہ حقیقی مومن وہ ہیں جو اجتماعی کاموں کو ذاتی کاموں پر ترجیح دیتے ہیں۔ اجتماعی کام سے غیر حاضر نہیں ہوتے جب تک نبی اکرم ﷺ یعنی امیر جماعت سے اجازت نہ لے لیں۔ پھر امیر جماعت کا اختیار ہے کہ انہیں اجازت دے یا نہ دے۔ پھر امیر

کو ہدایت دی گئی کہ جسے اجازت دیں اُس کے لیے دعاۓ استغفار کریں کیوں کہ اُس نے اجتماعی کام کو زیادہ اہمیت دی ہے۔ تمام اہل ایمان کو ہدایت دی گئی کہ وہ اجتماعی کام کے لیے پکار کو عام پکارنے سمجھیں۔ جو لوگ چیکے سے اجتماعی کاموں کے درمیان سے کھسک جاتے ہیں اللہ ان سے واقف ہے۔ اندیشہ ہے کہ انہیں اس حرکت کی سزا ملے گی۔ اللہ ہمیں دین کے غلبہ کے لیے کسی اجتماعی نظم کے ساتھ جڑنے اور پھر اس نظم کی کمک پابندی کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## ۶۳ آیت

اللہ جانتا ہے ہم کس حال پر ہیں؟

اس آیت میں خبردار کیا گیا کہ اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ ہم کس حال پر ہیں۔ مومن ہیں یا مخالف، پردوہ کے احکامات کا پاس کرنے والے ہیں یا اُن سے گریز کرنے والے اور نظم جماعت کی پابندی کرنے والے ہیں یا اُس کی خلاف ورزی کرنے والے۔ عنقریب اللہ کے سامنے روزِ قیامت حاضر ہوں گے اور ہمیں ہماری حقیقت سے آگاہ کر کے بدله دے دیا جائے گا۔ اللہ ہمیں اپنی رضا کے مطابق طریقہ عمل اختیار کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## سورہ فرقان

حق و باطل میں فرق کرنے والی سورہ مبارکہ

اس سورہ مبارکہ میں مشرکین مکہ کے دعوٰت حق پر دس اعتراضات بیان کر کے اُن کا جواب دیا گیا۔ حق کا حق ہونا واضح کر دیا گیا اور باطل کا باطل ہونا ثابت کر دیا گیا۔

☆ آیات کا تجزیہ:

اللہ کی عظمت و قدرت کا بیان - آیات ۳۳ تا ۳۴:

مشرکین مکہ کے اعتراضات اور ان کا جواب - آیات ۳۴ تا ۳۵:

رسولوں کی قوموں کے ساتھ کشمکش - آیات ۳۵ تا ۳۷:

اللہ کی نعمتیں اور قدرتیں - آیات ۳۷ تا ۴۰:

- آیات ۲۳ تا ۲۷: قرآن کا انسان مطلوب
- آیت ۷: مشرکین مکے کے لیے آخری دھمکی

### آیات ۱ تا ۳

#### اللہ کی عظمت اور قدرت

ان آیات میں اللہ سبحانہ تعالیٰ کی عظمت و جلال اور بے مثال قدرتوں کو اس طرح واضح کیا گیا:

- اللہ ہی نے اپنے بندہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایسی کتاب نازل فرمائی جو حق اور باطل میں تمیز کرنے والی ہے تاکہ وہ اس کے ذریعہ تمام جہان والوں کو خبردار کر دیں۔
- آسمانوں اور زمین کی بادشاہت اللہ ہی کے اختیار میں ہے۔
- اللہ کی کوئی اولاد نہیں۔
- اللہ کے ساتھ اس کے اختیار میں کوئی شریک نہیں۔
- اللہ ہی نے ہر شے کو بنایا اور اس کی تقدیر بھی طرف مادی۔

اللہ کے سوا جن معبودوں کو پکارا جاتا ہے انہوں نے کچھ بھی نہیں بنایا۔ وہ سب تو خود مخلوق ہیں۔ وہ اپنے حوالے سے کسی نفع و نقصان کا فیصلہ نہیں کر سکتے ہیں اور نہ ہی اپنے جینے اور مرنے پر اختیار کھتے ہیں۔ انسوں ہے اللہ کے ساتھ شریک ٹھہرانے والوں کی عقل پر!

### آیات ۴ تا ۶

#### قرآن حکیم پر دو اعتراضات

مشرکین مکے کے قرآن حکیم کے حوالے سے دو اعتراضات ان آیات میں بیان کیے گئے:

- قرآن حکیم (معاذ اللہ) جھوٹ ہے جو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے خود سے تراشا ہے اور کوئی دوسری قوم اس حوالے سے ان کی مدد کر رہی ہے۔
- قرآن حکیم (معاذ اللہ) گزرے ہوئے قصوں کا مجموعہ ہے جو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے کہیں سے لے کر لکھ لیے ہیں اور وہی یہ صحیح و شامناتے رہتے ہیں۔

اعتراضات کے جواب میں ارشاد فرمایا گیا کہ قرآن اس اللہ کا کلام ہے جو آسمان و زمین کے

تمام رازوں سے واقف ہے۔ وہ بہت بخشنے والا اور حم کرنے والا ہے۔ البتہ قرآن پر اعتراض کرنے والے صاف جھوٹ بول رہے ہیں اور محلی بے انصافی پر اتر آئے ہیں۔ اگر واقعی حضرت محمد ﷺ قرآن پیش کرنے کے لیے کسی قوم سے معاونت لے رہے ہیں تو انہیں چاہیے کہ کبھی اس معاونت کے دوران چھاپہ مار کر رنگے ہاتھوں قرآن کی تیاری کرنے والوں کو بے ناقب کر دیں۔ وہ جھوٹے ہیں اور جانتے ہیں کہ جو کچھ کہہ رہے ہیں وہ بالکل خلاف حقیقت ہے۔

## آیات ۷ تا ۹

نبی اکرم ﷺ پر مشرکین کے پانچ اعتراضات

نبی اکرم ﷺ پر مشرکین مکہ کے پانچ اعتراضات ان آیات میں مذکور ہیں:

- i. یہ کیسے رسول ہیں جو عام لوگوں کی طرح خوراک کے محتاج ہیں اور بازاروں میں جا کر لین دین اور اشیاء کی قیمتوں میں کمی بیشی کرتے ہیں۔
- ii. اگر یہ واقعی اللہ کے رسول ہیں تو ان کے ساتھ ایک فرشتہ ہونا چاہیے جو لوگوں کو خبردار کرے کہ اللہ کے رسول آرہے ہیں۔
- iii. اگر یہ اللہ کے رسول ہیں تو ان پر ہیرے جواہرات کا قیمتی خزانہ نازل ہونا چاہیے۔
- iv. اگر یہ اللہ کے رسول ہیں تو ان کے لیے ایک باغ لہلہانا چاہیے جس کے چھلوں سے یہ استقناہ کرتے رہیں۔
- v. یہ رسول نہیں بلکہ معاذ اللہ ایک جادو زدہ انسان ہیں۔

اللہ نے اعتراضات پر تبصرہ فرماتے ہوئے افسوس کیا کہ مشرکین نبی اکرم ﷺ کے لیے کس قدر گھٹیا مثالیں بیان کر رہے ہیں۔ یہ گمراہ ہو چکے ہیں اور ان کے ہدایت پر آنے کا کوئی امکان نہیں۔

## آیات ۱۰ تا ۱۱

اعتراضات کا جواب

ان آیات میں مشرکین مکہ کے نبی اکرم ﷺ پر اعتراضات کا جواب دیا گیا۔ فرمایا گیا کہ اگر اللہ چاہے تو نبی اکرم ﷺ کے لیے دنیا میں کئی باغات پیدا فرمادے جن کے نیچے سے نہریں

جاری ہوں اور آپ ﷺ کے لیے بڑے شاندار مخلات کھڑے کر دے۔ مشرکین کا اصل مرض یہ ہے کہ وہ نہیں چاہتے کہ آخرت قائم ہو اور وہاں اُن کے جرائم کی اُن سے باز پرس ہو۔ لہذا انکا ر آخرت کے لیے وہ نبی اکرم ﷺ کی پوری دعوت کو جھٹلا رہے ہیں اور اُن ﷺ پر اعتراضات کر رہے ہیں۔ لیکن وہ کان کھول کر سن لیں کہ جو بھی آخرت کی جواب دی کا انکار کرے گا اُس کے لیے اللہ نے دیکھی ہوئی آگ تیار کر رکھی ہے۔

## آیات ۱۲ تا ۱۶

کون سا انجام پسند ہے؟ بدترین جہنم یا اعلیٰ ترین جنت

یہ آیات مشرکین مک کو غور و فکر کی دعوت دے رہی ہیں کہ دو انجاموں میں سے ایک کا انتخاب کرو: -

i- بدترین جہنم جسے دور سے جب کافر دیکھیں گے تو وہ جوش سے ابل رہی ہو گی اور دہاڑ رہی ہو گی۔ جب اُس میں داخل ہوں گے تو انہائی نیک جگہ میں ہوں گے اور باہم زنجیروں میں جکڑے ہوئے ہوں گے۔ اب وہ وہاں موت کو پکاریں گے۔ کہا جائے گا کہ ایک نہیں اب کئی موتیں مانگو۔ اللہمَ أَجِرْنَا مَنَ النَّارِ ”اے اللہ! ہمیں جہنم کی آگ سے محفوظ فرم۔ آمین!

ii- اعلیٰ ترین جنت جو متقیوں کے لیے ہمیشہ ہمیشہ کا ٹھکانہ ہو گی۔ وہ جنت میں جو خواہش کریں گے وہ پوری کر دی جائے گی۔ یہ جنت اللہ تعالیٰ کا وہ وعدہ ہے جس کا اللہ کے نیک بندے دنیا میں سوال کیا کرتے تھے کہ:

رَبَّنَا وَاتَّنَا مَا وَعَدْنَا نَا عَلَیٰ رُسُلُکَ (آل عمران: ۱۹۳)

”اے ہمارے رب! ہمیں وہ تمام نعمتیں عطا فرماجس کا آپ نے ہم سے وعدہ فرمایا ہے اپنے رسولوں کے ذریعہ سے۔“

## آیات ۱۷ تا ۲۱

جنہیں شریک ٹھہرایا تھا وہی مشرکین کے خلاف گواہی دیں گے  
مشرکین اللہ کے نیک بندوں کو اللہ کا شریک ٹھہر اکر سمجھتے ہیں کہ یہ روز قیامت اللہ کی بارگاہ میں

ہمارے لیے شفاعت کریں گے۔ یہ آیات آگاہ کر رہی ہیں کہ جب اللہ اپنے محبوب بندوں سے پوچھتے گا کہ کیا تم نے ان مشرکین کو شرک کرنے کی تلقین کی تھی؟ وہ صاف جواب دیں گے کہ ہمارے لیے ایسا کرنا ہرگز جائز نہ تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ اے اللہ! تو نے ان کو اور ان کے باپ دادا کو دنیا میں ساز و سامان دیا جس کی وجہ سے یہ غفلت کا شکار ہو گئے۔ درحقیقت یہ لوگ تھے ہی بربادی کی طرف جانے والے۔ اب اللہ مشرکین سے فرمائے گا کہ تمہارے معبودوں نے تو تمہارے تصورات کا روز کر دیا ہے۔ اب تم عذاب کوٹال نہیں سکتے۔ اب ہم شرک کرنے والوں کو بڑا عذاب دے کر رہیں گے۔

## ۲۰ آیت

### مشرکین کے اعتراض کا جواب

اس آیت میں مشرکین کے اٹھائے ہوئے ایک اعتراض کا جواب دیا گیا۔ آگاہ کیا گیا کہ اللہ نے اب تک جتنے رسول بھیجے ہیں، وہ سب کے سب انسان ہی تھے۔ ان میں بشری کمزوریاں تھیں۔ وہ زندہ رہنے کے لیے خوارک کے محتاج تھے۔ ضروریات کے حصول کے لیے بازار جاتے تھے اور لین دین کرتے تھے۔ اصل بات یہ ہے کہ اس وقت اہل باطل کی آزمائش اہل حق کے ذریعہ اور اہل حق کی آزمائش اہل باطل کے ذریعہ ہو رہی ہے۔ اہل باطل یہ ماننے کو تیار نہیں تھے کہ اللہ نے ایک پیغم کو رسالت کے لیے جن لیا ہے اور یہ کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وہ ساتھی ہدایت پر ہیں جو پیشہ کے اعتبار سے حقیر کام کرتے ہیں اور مالی اعتبار سے غربت سے دوچار ہیں۔ اسی طرح اہل حق کا امتحان اہل باطل کے ذریعہ اس طرح ہو رہا ہے کہ اہل باطل ان پر طنز و اعتراضات کے تیر برسا رہے ہیں اور تشدیک بازار گرم کر رہے ہیں۔ اب دیکھنا ہے کہ اہل حق صبر و استقامت کا مظاہرہ کرتے ہیں کہ نہیں۔ اللہ سب کا طرزِ عمل دیکھ رہا ہے۔ وہ طالموں کو سزادے گا اور حق پر ڈٹ جانے والوں کو انعامات سے نوازے گا۔